




¿De qué hablamos cuando hablamos de justificación del castigo? Una propuesta dworkiniana 

What are we talking about when we talk about justification of punishment? A dworkinian proposal 

  

 Tomás Fernández Fiks*

 


Resumen 

Este  artículo  sostiene  que  gran  parte  de  la  ambigüedad  persistente  en  torno  a  la discusión sobre la justificación del castigo se debe a una confusión inadvertida entre preguntas  de  naturaleza  descriptiva,  normativa  y  conceptual  dentro  de  las denominadas teorías de la pena. Tal confusión, se sugiere, produce una perniciosa superposición  de  niveles  de  análisis,  como  se  puede  constatar,  por  ejemplo,  en  la teoría agnóstica defendida por Zaffaroni, Alagia y Slokar en su Manual de Derecho Penal. A partir de este diagnóstico, el trabajo propone una alternativa metodológica inspirada en la teoría de la interpretación de Ronald Dworkin. Se argumenta que el filósofo del derecho penal debería aproximarse a la práctica del castigo de un modo análogo  al  que  el  juez  dworkiniano  se  aproxima  al  derecho.  Este  enfoque interpretativo,  se  postula,  ofrece  un  marco  atractivo  para  abordar  algunas  de  las tensiones recurrentes en la literatura sobre la teoría de la pena. 

Palabras  clave:  justificación  del  castigo  –  teorías  de  la  pena  –  interpretación constructiva – derecho como integridad  


Abstract 

This article argues that much of the persistent ambiguity surrounding the discussion about  the  justification  of  punishment  results  from  an  unnoticed  conflation  of descriptive,  normative,  and  conceptual  questions  within  the  so-called  theories  of 



* Abogado (UNMdP), LL.M. (Columbia Law School), candidato a Doctor (UBA). Quisiera agradecer los comentarios de Tomás Marino y de los miembros del grupo de investigación “Explicación y comprensión” 

de  la  Universidad  Nacional  de  Mar  del  Plata  a  una  versión  anterior  de  este  trabajo,  como  también  las observaciones  de  un réferi  anónimo. Asimismo, agradezco  las intervenciones  de  los  participantes  de  la conferencia de ICON-S realizada en dicha universidad durante los días 21 y 22 de agosto de 2025, donde expuse algunas ideas elaboradas en este artículo. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 31

ARTÍCULO 

 ¿De qué hablamos cuando hablamos de justificación del castigo? 



punishment.  Such  conflation,  it  is  suggested,  produces  a  confusion  of  analytical levels,  as  illustrated  by  the  position  advanced  by  Zaffaroni, Alagia, and  Slokar  in their Manual de Derecho Penal.  Building on this  diagnosis, the article proposes a methodological alternative inspired by Ronald Dworkin’s theory of interpretation. It contends  that  the  philosopher  of  criminal  law  should  approach  the  practice  of punishment in a manner analogous to the way Dworkin’s judge approaches the law. 

This interpretive approach offers a coherent framework for addressing some of the recurrent tensions identified in the penal theory literature. 

Key  words:  justification  of  punishment  –  punishment  theory  –  constructive interpretation – law as integrity 





N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 32

ARTÍCULO 

 Tomás Fernández Fiks 




I.  Introducción 

La cuestión de la justificación del castigo constituye uno de los grandes temas de la filosofía moral, política y jurídica.1 La ubicuidad del tema en estas disciplinas no debería causar sorpresa si se repara en que existen pocas prácticas tan universales, pero a la vez tan fácilmente cuestionables desde un punto de vista moral, como el castigo penal. En efecto,  se  trata  esta  de  una  práctica  que,  en  un  sentido  evidente,  necesita    de  una justificación.2 

La razón no es misteriosa: normalmente, no estamos habilitados a tratarnos unos a otros  de  la  manera  en  que  lo  hacemos  cuando  castigamos  a  alguien.3  Por tanto,  es  de suponer que, si en determinadas ocasiones ese trato se vuelve aceptable, tiene que haber buenas razones para que así sea. Además, si es el Estado quien habrá de encargarse de imponer  el castigo,  es necesario explicar por qué deberían asignarse  recursos públicos para esa tarea y por qué, en su caso, resultaría tolerable que la fuerza pública recaiga sobre un individuo, con la asimetría de poder que ello conlleva. 

Además  de  su  persistencia,  una  nota  característica  del  debate  acerca  de  la justificación del castigo es su relativa inmutabilidad. En efecto, si uno examina cualquier texto sobre la materia, se encontrará con que la discusión suele ser presentada siguiendo una estructura común, que no ha ido variando demasiado con el paso del tiempo.4 En esta presentación  estándar  se  contraponen  distintas  posiciones  que  ofrecen  respuestas divergentes a la pregunta que indaga si, acaso, resulta posible justificar el castigo. 

A grandes rasgos, podría decirse que de un lado, se encuentran  quienes pretenden fundamentar  la  permisibilidad  del  castigo  invocando  razones  relacionadas  con  el merecimiento  negativo  del  sujeto  que  es  castigado  (los  retribucionistas).  Del  otro,  se hallan quienes apelan a los efectos beneficiosos que el castigo puede llegar a producir, ya 1 Sancinetti destaca que ya en Platón puede encontrarse un diálogo entre Sócrates y Protágoras en el que se 

“leen pensamientos que más tarde serían motor de la discusión de siglos sobre la  esencia y  fines de la pena, una discusión que perdura hasta hoy.” Véase Marcelo A. Sancinetti.,  Hacia un derecho penal más racional: contribuciones sobre castigo estatal e imputación, 1ra ed. (Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Editores del Sur, 2022), p. 87. 

2 Mitchell Berman, “Punishment and Justification”,  Ethics 118, Nro. 2 (enero 2008), pp. 258-290. 

3  Piénsese,  para  ilustrar  este  punto,  en  lo  que  se  le  hace  a  una  persona  cuando  se  le  impone  la  pena paradigmática en las sociedades contemporáneas: la pena de prisión. 

4 En un reciente artículo, Ferrante captura elocuentemente este rasgo con una metáfora musical, al equiparar el valor filosófico de la teorización contemporánea sobre la justificación del castigo al valor musical de una sesión de jazz, en que los músicos interpretan y reversionan estándares cuya melodía es conocida por todos. 

Véase Marcelo Ferrante, “¿Algo más sobre la justificación del castigo?”,  Lecciones y Ensayos, Nro. 109 

(2022), p. 18. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 33

ARTÍCULO 

 ¿De qué hablamos cuando hablamos de justificación del castigo? 



sea  en  el  mismo  sujeto  que  es  castigado  o  en  la  sociedad  en  general  (los consecuencialistas). Un tercer grupo pretende combinar los aspectos atractivos de las dos posiciones recién mencionadas (los partidarios de las teorías mixtas). Por último, también están aquellos que creen que la práctica del castigo no puede justificarse en absoluto, por lo que proponen eliminarla y reemplazarla por otra práctica distinta. Dentro de este último grupo  se  inscriben  varias  corrientes,  pudiendo  mencionarse,  sin  pretensión  de exhaustividad,  a  los  escépticos  respecto  del  libre  albedrío,  algunos  promotores  de  la justicia restaurativa y los abolicionistas. 

Sin embargo, y a pesar de esta aparente uniformidad en el tratamiento de la cuestión, no siempre resulta claro qué es exactamente lo que está bajo discusión. Ello se debe a que, bajo el rótulo general del problema de la justificación del castigo, suelen agruparse diversas empresas teóricas que no siempre se distinguen con claridad. Según argumentaré, la falta de delimitación entre distintas preguntas que, –aunque no del todo desconectadas– 

son  conceptualmente  independientes,  tiende  a  oscurecer  el  debate.  Partiendo  de  este diagnóstico, uno de los objetivos del presente trabajo es distinguir esas preguntas para poder pasar en limpio de qué hablamos cuando hablamos de la justificación del castigo. 

Creo que esta tarea es valiosa en sí misma, en la medida que puede aportar un poco de orden a una discusión que, en ocasiones, parece no avanzar porque sus participantes están discutiendo cosas distintas. El objeto de este trabajo no se agota, sin embargo, en esa labor taxonómica o conceptual. Por el contrario, una vez identificados algunos de los distintos caminos que suelen hallarse en la literatura a la hora de abordar el problema del castigo, propondré una ruta alternativa que considero prometedora y que, hasta ahora, no ha suscitado demasiada atención. Esta propuesta se basa en la obra de Ronald Dworkin. 

Mi interés no radica, por tanto, en defender una tesis sustantiva en el marco de la discusión  que  es  objeto  de  análisis,  sino  en  realizar  una  especie  de  “reconstrucción racional” de esa discusión.5 Podría entonces  decirse que el  presente  artículo tiene una orientación más bien metateorética o metodológica. 



5 Tomo la expresión de Alchourrón y Bulygin, quienes entienden que “[l]a reconstrucción racional de un concepto es el método por medio del cual un concepto inexacto y vago que puede pertenecer al lenguaje ordinario  o  a  una  etapa  preliminar  en  el  desarrollo  de  un  lenguaje  científico  es  transformado  en  un concepto  exacto o, por lo menos, más exacto que el primitivo.”, con la salvedad de que lo que aquí se examina  es  una  discusión  teórica  y  no  un  concepto.  Véase  Carlos  E. Alchourrón  y  Eugenio  Bulygin, Sistemas normativos, 2da ed. (Buenos Aires: Astrea, 2012), p. 11. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 34

ARTÍCULO 

 Tomás Fernández Fiks 



A continuación, brindo un panorama general de la estructura del trabajo. Comenzaré por establecer una primera distinción referida a la naturaleza misma del problema bajo análisis.  En  concreto,  sostendré  que  quienes  teorizan  sobre  la  justificación  del  castigo discrepan  acerca  de  si  se  trata,  esencialmente,  de  un  problema  de  filosofía  moral    o política. Quienes se inclinan por la primera alternativa suelen, asimismo, enfocarse en el castigo  como  un  fenómeno  amplio  (que  incluye,  pero  también  excede,  al  castigo propiamente estatal), mientras que los que optan por la segunda suelen centrarse en la práctica específica del castigo penal. 

En la sección siguiente, distinguiré la pregunta sobre el fin de la pena de aquella sobre su justificación moral. Mientras que la primera suele formularse con el enunciado “¿cuál es  la  razón  por  la  que  castigamos?”,  la  segunda  se  suele  plantear  en  los  siguientes términos: “¿por qué es moralmente admisible, si es que lo es, que se castigue a alguien?”. 

En el apartado que sigue, señalaré que estas dos preguntas deben diferenciarse, a su vez, de aquella de naturaleza conceptual que indaga acerca de qué tipo de fenómeno es la pena. 

Finalmente, delinearé un posible abordaje al problema de la justificación del castigo tomando  como  base  la  teoría  interpretativa  elaborada  por  Ronald  Dworkin.  Según argumentaré, esta propuesta tiene potencial para lograr armonizar algunas de las tensiones identificadas en los puntos anteriores. 

II. El problema de la justificación del castigo: entre la filosofía moral y la filosofía política  

¿Es  la  justificación  del  castigo  un  problema  de  filosofía  moral  o  política?  La respuesta que se brinde a esta pregunta no es trivial, en la medida que el arsenal teórico 

—las principales ideas y argumentos, conceptos básicos, recursos retóricos, etc.— que posee cada una de esas ramas de la filosofía es distinto al que posee la otra. Quienes hacen hincapié en el aspecto moral ven en la justificación del castigo un campo de batalla entre la ética deontológica y la ética utilitarista.6 Los autores que privilegian el aspecto político, en cambio, encuadran su teoría acerca de la justificación del castigo dentro de la discusión más amplia existente entre las distintas teorías políticas.7 En el primer caso, la discusión 6 Guyora Binder, “Punishment Theory: Political or Moral?”,  Buffalo Criminal Law Review  321 (2022), p. 

1. 

7 Un ejemplo de esta corriente lo proveen Pettit y Braithwaite, quienes formulan una “teoría republicana” 

del castigo. Ver John Braithwaite y Philip Pettit,  No sólo su merecido. Por una justicia penal que vaya más allá del castigo (Buenos Aires: Siglo Veintiuno Editores, 2015). 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 35

ARTÍCULO 

 ¿De qué hablamos cuando hablamos de justificación del castigo? 



sobre el castigo resulta una derivación de aquella más general acerca de cómo deberíamos tratarnos  unos  a otros.  En  el  segundo,  la  pregunta  subyacente  se  centra  en  la  relación existente entre el Estado y los ciudadanos, y en los deberes que se derivan del concepto de ciudadanía. 

Ahora bien, es indudable que el castigo supone un problema de índole moral, en la medida  que  castigar  a  alguien  implica  ocasionarle  un  sufrimiento  o  dolor  de  manera intencional,  y  esto  atenta  contra  normas  morales  que  solemos  aceptar  sin  demasiados reparos.8  Algunos  autores  privilegian  este  problema  por  sobre  otros  al  momento  de analizar la posibilidad de justificar el castigo, decisión que tiñe todo su abordaje de una tonalidad  eminentemente  moral.  Por  ejemplo,  Mitchell  Berman  sostiene  que, tradicionalmente,  el  retribucionismo  ha  sido  ofrecido  como  una  respuesta  hecha  a  la medida  ( tailored)  de  una  objeción  específica,  a  saber,  aquella  que  cuestiona  la permisibilidad moral del castigo con el argumento de que su imposición  implica hacer sufrir intencionalmente a quien es castigado.9 Esta es una objeción estrictamente moral, y por  ende también  lo es  la respuesta  fundada en el  merecimiento  que frente a ella se ensaya desde una perspectiva retribucionista. 

Los autores que adoptan este enfoque no desconocen que la práctica del castigo penal presenta una variedad de problemas, incluyendo algunos de índole política. No obstante, deciden enfocarse, por razones metodológicas, en aquel que consideran central: a saber, el problema moral que se suscita cuando intentamos justificar por qué resultaría admisible que se haga  sufrir  intencionalmente a otra persona. Leo Zaibert  expresa este punto de vista con claridad cuando dice:  

deseo  prestar  mayor  atención  a  la  manera  en  que  la  tensión  entre  el retribucionismo  y  el  consecuencialismo  se  manifiesta  en  el  plano  de 

“personas castigando a otras personas”, porque esto puede arrojar luz sobre el intricado problema de la justificación del castigo antes de que nos enredemos en las formas en que las consideraciones políticas entran a jugar en la discusión una vez que consideramos la pregunta acerca de 

“cómo y cuándo debería el Estado castigar.”10 

Ahora  bien,  como  se  infiere  del  pasaje  recién  citado,  la  objeción  que  denuncia  la irrogación de sufrimiento que caracteriza al castigo resulta pertinente no solo contra el castigo  penal,  sino  contra  cualquier  tipo  de  castigo.  Pues  todo  castigo  conlleva,  por 8 Berman, “Punishment and Justification”, p. 266. 

9  Mitchell  Berman,  “Two  Kinds  of  Retributivism”,  en  R. A.  Duff  y  Stuart  Green,  eds.,  Philosophical Foundations of Criminal Law (Oxford: Oxford University Press, 2011), p. 444. 

10 Leo Zaibert,  Punishment and Retribution (New York: Ashgate, 2006), p. 21. La traducción del original en inglés al castellano me pertenece, como todas las siguientes salvo indicación en contrario. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 36

ARTÍCULO 

 Tomás Fernández Fiks 



definición,  la  intención  de  causarle  sufrimiento  a  quien  lo  recibe.11  Por  este  motivo, quienes dedican sus esfuerzos a intentar responder esta objeción suelen enfocarse en el castigo  como  un  fenómeno  más  amplio  o,  incluso  centrándose  en  el  castigo  penal, conciben a este último como una especie ,  o un caso paradigmático, del género castigo.12 

Por otra parte, vinculados a la  justificación del castigo se encuentran una serie de problemas  que  han  sido  extensamente  desarrollados  en  la  filosofía  moral: particularmente,  aquellos  referidos  a  las  condiciones  de  la  responsabilidad  moral  y  el reproche. En estos desarrollos se examinan cuestiones como, por ejemplo, si  los seres humanos son moralmente responsables en el sentido básico que sería requerido para ser considerados  blancos  adecuados  de  juicios  de  merecimiento.13 Ahora  bien,  de  que  los humanos sean moralmente responsables en este sentido   depende la viabilidad de una de las  tesis  centrales  en  la  discusión  sobre  la  justificación  del  castigo,  como  es  el retribucionismo.14 Por lo tanto, la relevancia de la filosofía moral para  dicha discusión resulta insoslayable. 

Desde  la  postura  opuesta,  una  corriente  de  autores  hace  hincapié  en  el  carácter institucional del castigo penal. Este rasgo, argumentan, es lo suficientemente distintivo como para requerir un tratamiento diferente al que resultaría pertinente para analizar la permisibilidad del castigo como fenómeno general. La idea central es que, al versar la discusión  sobre  una  práctica  institucional,  es  necesario  recurrir  a  la  filosofía  política. 

Guyora Binder es contundente al expresar esta visión:  

[e]l  castigo  penal  no  es  un  comportamiento,  sino  una  institución.  Es parte  de  un  sistema  que  involucra  normas  de  conducta,  un  proceso autoritativo  para  generar  esas  normas,  un  proceso  autoritativo  para tomar  decisiones  que  imponen  sanciones,  y  alguna  medida  de  poder práctico  sobre  personas  o  recursos.  Castigar  a  alguien  no  es simplemente causarle un daño; ni siquiera es causarle un daño por algo que ha hecho. Es una forma de reivindicar un cierto tipo de autoridad institucional, incluso cuando la institución es solo la familia. Castigar a alguien implica afirmar un derecho y aceptar la obligación de castigar a  cualquiera  que  se  encuentre  en  las  mismas  circunstancias  (…).  El castigo nunca es el acto aislado de un individuo: castigar implica actuar 11 Si bien la definición de castigo es un tema controvertido, prácticamente todas las definiciones que pueden encontrarse en la literatura especializada mencionan la causación intencional de sufrimiento como un rasgo esencial o, en otros términos, una condición necesaria del concepto de castigo. 

12 H. L. A. Hart,  Punishment and Responsibility. Essays in the Philosophy of Law, 2da ed. (Oxford: Oxford University Press, 2008), p. 5. 

13 Derk Pereboom, “Free Will Skepticism and Criminal Punishment”, en Thomas A. Nadelhoffer, ed.,  The Future of Punishment (Oxford: Oxford University Press, 2013), p. 61. 

14 En línea con esto, autores como Gregg Caruso fundamentan su oposición al retribucionismo a partir de la defensa de una posición escéptica respecto del libre albedrío. Ver Gregg Caruso,  Rejecting Retributivism (Cambridge: Cambridge University Press, 2021).  

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 37

ARTÍCULO 

 ¿De qué hablamos cuando hablamos de justificación del castigo? 



como  un  oficial  o  agente  que  participa  en  un  sistema  aplicando  una norma promulgada con autoridad.15 

Con todo, resulta claro que un fenómeno complejo como el castigo penal presenta una  diversidad  de  problemas,16  algunos  de  los  cuales  requieren  auxilio  de  la  filosofía moral y otros de la filosofía política. La decisión metodológica de privilegiar un problema en particular por sobre otro responde a la necesidad teórica de acotar el objeto de estudio hasta llegar a un punto manejable, pero no implica negar que los problemas remanentes existan, ni que  merezcan ser analizados. El abordaje que pone el énfasis en el carácter institucional del castigo penal  y examina el problema político inherente a  este, y aquel que se centra en el problema moral que supone el castigo en general no son, por ende, excluyentes, sino complementarios. Y si bien nada obsta que se examine cada uno de esos problemas  de  forma  individual,  tampoco  existe  un  impedimento  para  brindarles  un tratamiento conjunto. Es más: en ocasiones, es posible advertir que ambas cuestiones son tenidas en cuenta a la hora de identificar lo que, de manera global, es caracterizado como el problema del castigo. Por ejemplo, David Boonin, en su libro que lleva justamente ese título, comienza señalando:  

¿Cómo puede ser que el hecho de que una persona infrinja una norma justa y razonable vuelva moralmente permisible que el Estado la trate de formas que, de lo contrario, serían impermisibles?17 

Nótese que, con esta manera de plantear el problema del castigo, se hace alusión al problema moral que implica hacer sufrir intencionalmente a una persona y al problema político que conlleva que sea el Estado quien trata de esa forma a un individuo por haber infringido una ley. 

A modo de conclusión de esta sección, podría decirse que la discusión acerca de la justificación  del  castigo  penal  contiene  problemas  vinculados  con  la  filosofía  moral  y otros vinculados con la filosofía política.18 Los filósofos discrepan a la hora de privilegiar una  u  otra  serie  de  problemas  o  darles  un  tratamiento  global.  En  cualquier  caso,  es aconsejable tener en cuenta la pluralidad de problemas y enfoques existentes para poder contextualizar los aportes de cada autor.  De esta manera se hace posible, por ejemplo, 15 Binder, “Punishment Theory: Political or Moral?”, p. 321. 

16 Rabossi,  La justificiación moral del castigo, p. 18. 

17 David Boonin,  The Problem of Punishment (Cambridge: Cambridge University Press, 2008), p. 1. 

18 En este sentido, Fletcher sostiene que “el Derecho penal es una especie de filosofía política y moral”. 

George Fletcher,  Rethinking Criminal Law (Oxford: Oxford University Press, 2000), p. xix. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 38

ARTÍCULO 

 Tomás Fernández Fiks 



advertir  que  la  defensa  del  retribucionismo  axiológico  efectuada  por  Zaibert19  resulta perfectamente consistente con una teoría de corte contractualista como son las de Morris20 

y Pawlik.21 Enfrentar estas teorías, o agruparlas a todas bajo el mismo rótulo, sería  un error, dado que se enfocan en aspectos distintos. 


III. 

El fin de la pena y su justificación moral 

Es común en la literatura —sobre todo, en la filosofía continental del derecho penal— 

que la pregunta acerca de la justificación del castigo se equipare con aquella sobre el fin de la pena. De acuerdo con esta manera de presentar las cosas, la cuestión relevante, al momento de analizar la permisibilidad del castigo, pasa por establecer cuál es la finalidad que  persigue  esa  práctica.  Las  distintas  teorías  de  la  pena  resultarían  así  teorías legitimantes22 cuya diferencia radicaría en cuáles son los fines que atribuyen al castigo. 

En consonancia con esto, la pregunta acerca de los fines de la pena suele plantearse de la siguiente  forma:  ¿por  qué  castigamos  a  quienes  cometen  delitos?     O  bien,  ¿cuál  es  la finalidad del castigo? 

Bajo estas formulaciones, la pregunta en cuestión parecería apuntar a una cuestión susceptible de  verificación empírica. Contestarla  requeriría, por tanto, dilucidar cuáles son  los  motivos  por  los  que  de  hecho  castigamos.  Se  trataría,  así,  de  una  indagación 19  Este  autor  concibe  al  retribucionismo  como  la  tesis  que  sostiene  que  el  sufrimiento  merecido  es intrínsecamente  valioso.  Su  defensa  del  retribucionismo,  por  tanto,  trasciende  el  fenómeno  del  castigo estatal. 

20 Morris es el principal exponente de la variante del retribucionismo que se conoce como “fair play theory”. 

Según esta, la pena se justifica  como un mecanismo que remueve la ventaja injusta que el infractor ha obtenido, como resultado de no haber ajustado su conducta a lo que prescribe el derecho, respecto del resto de los ciudadanos. Este planteo parte de la premisa de que en una comunidad rigen ciertas normas que garantizan que toda persona posea un espacio libre de interferencias de terceros. Este “beneficio” que cada persona obtiene de la no injerencia de otras personas en su ámbito protegido conlleva la  “carga” de no interferir en la esfera de los demás. Cuando alguien comete un delito, incumple su carga y  obtiene una 

“ventaja injusta” por sobre sus conciudadanos, alterando la distribución equitativa de cargas y beneficios que rige en la sociedad. Esa ventaja radica en que el infractor continúa gozando de su propia esfera de inmunidad gracias al autocontrol ejercido por sus conciudadanos, mientras que él mismo no restringe su conducta de manera recíproca. Se convierte, de esta manera, en un   free rider alguien que goza de los beneficios del sistema sin pagar su parte. En este esquema, el castigo del infractor implica la remoción de esa ventaja injusta y el restablecimiento de la adecuada distribución de cargas y beneficios en la sociedad. 

Véase Herbert Morris “Persons and Punishment”,  The Monist, Vol. 52, Nro. 4, (Oct. 1968) pp 475-501 

21 De manera similar a Morris, Pawlik pretende justificar la pena a partir de la idea de que esta contribuye al mantenimiento de un estado de libertades. En esta teoría, el castigo resulta permisible en la medida que los infractores incurren en un deber secundario de tolerar la pena al violar, mediante la realización de un ilícito penal, su deber primario de colaborar con el mantenimiento del estado de libertades. Véase Michael Pawlik,  El injusto del ciudadano (Bogotá, Barcelona: Universidad Externado de Colombia, Atelier, 2023). 

22 Raúl E. Zaffaroni, “Presentación del traductor”, en Anton Bauer,  La teoría de la advertencia (Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Ediar, 2019), p. 16. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 39

ARTÍCULO 

 ¿De qué hablamos cuando hablamos de justificación del castigo? 



sociológica.23  Pero  es  claro  que,  sin  perjuicio  de  la  dificultad  inherente  a  determinar cuáles son las razones que se persiguen a través de una práctica colectiva, tales razones no  necesariamente  coinciden  con  aquellas  que  son  relevantes  para  determinar  si  la práctica en cuestión está justificada moralmente o no. 

Este  desfasaje  entre  ambas  clases  de  razones  puede  ser  ilustrado  con  el  siguiente ejemplo. Imagínese una práctica distinta al castigo penal como, por ejemplo, un esquema progresivo  de  impuestos.24  Podríamos  preguntarnos  cuál  es  el  fin  que  tal  esquema persigue y cómo pretende realizarlo. Una respuesta plausible podría ser que los impuestos progresivos buscan aumentar las arcas públicas y promover una distribución equitativa de la riqueza. Sin embargo, incluso si se aceptara que ese es su fin, quedaría abierta la pregunta de si un esquema de esa naturaleza puede justificarse moralmente. Un libertario à  la  Nozick,  por  ejemplo,  podría  admitir  que  se  trata  de  un  sistema  efectivo  para  la consecución  de  los  fines  que  pretende  lograr,  y  aun  así  considerar  que  se  trata  de  un esquema injusto porque implica, esencialmente, una apropiación indebida por parte del Estado de bienes individuales. 

En la literatura se pueden encontrar distintas formas de distinguir entre estos dos tipos de  razones:  esto  es,  entre  aquellas  que  permiten  explicar  por  qué  realizamos  una determinada  acción  o  establecemos  una  determinada  práctica,  y  aquellas  que  resultan relevantes  para  evaluar  si  esa  acción  o  práctica  resulta  moralmente  admisible.  Por ejemplo,  en  el  ámbito  anglosajón  se  ha  trazado  una  distinción  entre  la  justificación racional  del castigo y su justificación moral.25   Hart tiene en mente una distinción similar al separar el  “propósito general  justificante”   ( general justifying aim) de la práctica del castigo,  y  los principios que deben regir  la distribución de  las penas  al  interior   de esa práctica, una vez instituida.26 En el marco de la discusión penal continental se distingue, a su vez, entre el “fundamento jurídico” y el “fin real” de la pena estatal.27 



23 Luis E. Chiesa, “Taking Victims Seriously: A Dworkinian Theory  of Punishment”,  Pace Law Faculty Publications  561 (2007), disponible en:  

https://digitalcommons.pace.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1560&context=lawfaculty (enlace verificado por última vez el 17 de noviembre de 2025). 

24 David Dolinko, “Some Thoughts About Retributivism”,  Ethics 101, Nro. 3 (abril 1991), p. 540. 

25 Dolinko, “Some Thoughts About Retributivism”, p. 539. 

26 Hart,  Punishment and Responsibility. Essays in the Philosophy of Law, p.4. 

27 En este sentido: “Los representantes de las escuelas clásica y moderna no pudieron evitar hablarse sin entenderse porque los  ‘clásicos’ se preguntaban siempre tan solo por el fundamento jurídico de la pena estatal e identificaban esa legitimación sin más con el fin efectivamente perseguido por la pena. En cambio, los ‘modernos’ nunca se preocuparon seriamente por la legitimación jurídica de la pena, sino que solo se centraron en sus fines reales, que, empero, en cuanto tales aún no justifican injerencias en la esfera del N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 40

ARTÍCULO 

 Tomás Fernández Fiks 



Más  allá  de  los  matices  existentes  entre  estas  distintas  clasificaciones,  todas  ellas apuntan a distinguir la pregunta acerca del fin o propósito de una cierta acción o práctica, de aquella que indaga acerca de su justificación moral. Y es precisamente esta distinción la que está ausente en los enfoques que tratan la cuestión de la justificación del castigo y la  cuestión  del  fin  de  la  pena  de  manera  indistinta,  como  si  se  tratara  de  una  misma pregunta. El problema de esta amalgamación es que de la respuesta que brindemos a la pregunta de por qué castigamos no se sigue que el castigo esté justificado o no. Podríamos intentar  determinar,  mediante  complejos  experimentos,  si  las  razones  por  las  que castigamos  a  otros  son  esencialmente  retribucionistas  o  consecuencialistas,28  pero  el resultado de estos experimentos nada diría acerca de si el castigo que imponemos por esas razones es moralmente admisible o no. Por caso, podríamos descubrir a través de uno de estos experimentos que castigamos motivados por razones retribucionistas. Pero de ello no  se  seguiría  que  el  retribucionismo  constituye  una  justificación  del  castigo normativamente  aceptable,  ni  que  el  castigo  impuesto  por  razones  retribucionistas  es moralmente permisible. Sostener lo contrario implicaría confundir el plano descriptivo con el normativo, lo cual supone derivar una conclusión acerca de lo que  debería ser de una observación acerca de lo que  es. 

Ahora bien, lo dicho hasta aquí no implica que no exista ninguna relación entre la finalidad que persigue el castigo y su justificación. En ocasiones, la admisibilidad moral de una acción depende precisamente de la finalidad por la cual es llevada a cabo.  Esto puede ilustrarse con un ejemplo: que un padre castigue a su hijo prohibiéndole asistir a una  reunión  con  sus  amigos  para  enseñarle  una  lección,  por  haberse  portado  mal,  no parece, en principio, objetable. Sin embargo, que lo haga porque disfruta ver sufrir a su hijo, sí lo es. Existe, por ende, un vínculo relevante entre las razones por las que llevamos adelante determinadas acciones y la permisibilidad de tales acciones. 

Dicho esto, si se quiere desentrañar la conexión entre los fines que persigue el castigo y  su  justificación  moral,  la  pregunta  pertinente  ya  no  deberá  dirigirse  a  identificar  las razones por las que de hecho castigamos, sino aquellas por las que deberíamos   castigar para  que  el  castigo  resulte  moralmente  admisible.  Bajo  esta  nueva  formulación,  la pregunta acerca de los fines de la pena sí resultará relevante para determinar si la pena ciudadano.” Geerds Schild,  Einzelner und Staatsgewalt im geltenden Strafrecht 1969), p. 16.; citado en Harro Otto,  Manual de Derecho Penal, 7ma ed. (Barcelona: Atelier, 2017), p. 40. 

28 Fangfang Tan y Erte Xiao, “Third-Party Punishment: Retribution or Deterrence?”,  Journal of Economic Psychology, Vol.67, (agosto 2018), pp. 34–46. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 41

ARTÍCULO 

 ¿De qué hablamos cuando hablamos de justificación del castigo? 



está  justificada  o  no.  Pero  está  claro  que  la  respuesta  a  dicha  pregunta  no  habrá  de encontrarse en constataciones empíricas que permitan establecer por qué, en los hechos, castigamos,  sino  a  partir  de  un  argumento  normativo  tendiente  a  demostrar  la permisibilidad de castigar por ciertas razones. 


IV. 

La definición y la justificación: dos asuntos separados Otra de las preguntas que suele estar entremezclada con las analizadas hasta aquí es aquella relacionada con el concepto de castigo, es decir, la pregunta que indaga acerca de qué es el castigo. 

En un sentido importante, la cuestión de la definición del castigo es relevante para el análisis  de  su  justificación.  En  efecto,  en  la  literatura  especializada  es  común  que  las reflexiones acerca de la permisibilidad de la pena estén precedidas por la formulación de una  definición.  Quienes  siguen  este  camino  parten  de  la  premisa  según  la  cual,  para investigar  si  el  castigo  puede  justificarse  o  no,  primero  es  necesario  saber  qué  es  el castigo.29 De acuerdo con esta mirada, la cuestión de la definición posee prioridad lógica respecto  del  análisis  relativo  a  la  justificación.  Aunque  mayoritaria,  esta  manera  de proceder no es unánime: algunos autores, escépticos respecto de la posibilidad de definir de manera precisa un concepto de contornos difusos como es el castigo, prefieren evitar la empresa definicional. En vez de formular una definición se limitan, a la hora de analizar la  permisibilidad  de  la  pena,  a  identificar  los  aspectos  de  este  fenómeno  que  resultan moralmente problemáticos y que, por tanto, requieren una justificación.30 

No obstante, parecería claro que, sin perjuicio de la conexión que podría haber entre ellas, se trata de dos preguntas distintas, que requieren respuestas independientes.31 La dilucidación  del  concepto  de  castigo  supone  identificar  las  condiciones  necesarias  y suficientes  para  que  algo  sea  un  castigo32  o,  de  manera  más  modesta,  identificar  las 29 Boonin,  The Problem of Punishment, p. 4. 

30 Mitchell Berman, “The Justification of Punishment”, en Andrei Marmor (ed.),  The Routledge Companion to the Philosophy of Law, (New York: Routledge, 2014), p. 143 

31 Entre los autores hispanoparlantes que han señalado esta distinción entre la definición y la justificación del castigo se destaca Pérez Barberá, con especial énfasis en el rol que ocupa la noción de retribución en cada una de esas dimensiones. Véase, al respecto, Gabriel Pérez Barberá, “Problemas y perspectivas de las teorías expresivas de la pena: Una justificación deontológica de la pena como institución”,  InDret  Nro.    4 

(2014),  disponible  en:  https://indret.com/problemas-y-perspectivas-de-las-teorias-expresivas-de-la-pena/ 

(enlace verificado por última vez el 17 de noviembre de 2025). 

32 Zaibert,  Punishment and Retribution, p. 7. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 42

ARTÍCULO 

 Tomás Fernández Fiks 



características centrales del caso paradigmático de castigo.33 Se trata, por ende, de una indagación de índole conceptual. En cambio, la pregunta sobre la justificación del castigo busca averiguar cuándo y por qué razones es moral o políticamente legítimo imponer un castigo.34 Es, por tanto, una indagación de índole normativa. 

Sin embargo, también en este punto son frecuentes las confusiones. El ejemplo más famoso lo brindó Hart, quien  introdujo el término “barrera definicional” (“definitional stop”),35 para referirse a la maniobra a través de la cual se pretende clausurar un debate normativo  mediante  la  introducción  de  una  definición  estipulativa  que  excluye  la aplicabilidad de una de las posiciones en pugna. Para ilustrar esto, Hart tiene en mente la objeción tradicional que los retribucionistas formulan a los  utilitaristas,36 a saber: si se asume que el castigo se justifica por las consecuencias beneficiosas que  produce, ¿por qué  deberíamos  limitar su aplicación a sujetos culpables de haber cometido un delito? 

¿Por qué no castigar a personas elegidas al azar, o incluso a los familiares del delincuente, si ello  produjera  los  mismos  beneficios?  Frente a esta objeción,  una posible respuesta consiste  en  sostener  que  el  castigo,  por  definición,  solo  puede  ser  aplicado  a  alguien culpable. Y esta es justamente la respuesta que Hart considera inaceptable, por entender que  supone  un  uso  abusivo  de  una  definición.  A  esa  maniobra  denomina  “barrera definicional”. 

El problema de utilizar este recurso es que, en definitiva, lo que se pretende busca a través de él es dar por cerrado un debate normativo mediante una definición conceptual, sin aportar un argumento en apoyo de la tesis sustantiva que se quiere defender en el plano de  la  justificación.  En  el  ejemplo  citado,  el  utilitarista  se  defiende  de  la  objeción  del retribucionista  apelando  a  una  definición  —por  demás  controvertible—  del  fenómeno cuya justificación es objeto de discusión. 



33 Un ejemplo de esta metodología, pero aplicada al concepto de reproche, puede encontrarse en Miranda Fricker, ¿“What’s the Point of Blame? A Paradigm Based Explanation”,  Nous 50, Nro.1 (marzo 2016), pp. 

165-183. 

34 Zaibert,  Punishment and Retribution, p. 7. 

35 Hart,  Punishment and Responsibility. Essays in the Philosophy of Law, p. 5. Pérez Barberá en la misma línea que Zaibert nos recuerda, sin embargo, que “…el temor a incurrir en barreras definicionales no debe tampoco conducirnos a renunciar lisa y llanamente a las definiciones. Estas son imprescindibles para poder saber con precisión de qué se está hablando. Trabajar sin definiciones sería, incluso, argumentativamente perezoso (…) Lo que no se puede hacer es blindar la introducción subrepticia de una cuestión normativa relevante mediante el recurso de bloquear la discusión sobre ella a través de una definición restrictiva” Ver Pérez Barberá, “Problemas y perspectivas de las teorías expresivas de la pena…”, p. 4. 

36 Siguiendo la terminología más moderna en la discusión sobre la justificación del castigo, sería preferible utilizar  el  término  “consecuencialistas”.  Se  respeta  aquí  el  término  “utilitaristas”  para  resguardar  la fidelidad con el texto original. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 43

ARTÍCULO 

 ¿De qué hablamos cuando hablamos de justificación del castigo? 



En ocasiones, esta estrategia consistente en recurrir a consideraciones conceptuales para  resolver  cuestiones  normativas  se  manifiesta  de  manera  más  sutil,  mediante  la pretensión de descubrir cuál es la función   de la pena. En estos casos, se argumenta que la pena cumple una determinada función y de ello se derivan consecuencias relativas a su justificación. Un ejemplo de esto lo provee Feinberg. Según este autor, una característica fundamental  de  la  pena  es  que  ella  cumple  una  función  expresiva  de  ciertas  actitudes reactivas  y  juicios  de  desaprobación  de  parte  de  la  autoridad  que  la  impone  o  de  la comunidad que esa autoridad representa.37 De esto Feinberg deriva que una teoría acerca de  la  justificación  del  castigo  debe  dar  cuenta  de  este  carácter  expresivo  de  manera satisfactoria. Pero esta afirmación puede ser entendida de manera tal que excluya sin más algunas de las posibles justificaciones del castigo alternativas. 

Así,  por  ejemplo,  Ferrante  parece  interpretar  de  esta  manera  a  Feinberg  cuando sostiene que  

si el castigo es una práctica que tiene ese rasgo esencial [refiriéndose a su  carácter  expresivo],  una  teoría  de  la  justificación  del  castigo  tiene que  hallar  razones  para  involucrarse  en  una  práctica  que  implique esencialmente  esa  expresión  de  condenación.  Como  las  razones pertinentes  para  justificar  la adopción  de  una  actitud  de  condenación parecen  fundamentalmente  no  consecuencialistas,  el  hallazgo  de  la dimensión expresiva del castigo parece poner en jaque a la pretensión de  justificar  la adopción  de  la  práctica  de  castigo  sobre  fundamentos consecuencialistas como los que articula la teoría benthamiana.38 

De  esta  manera,  la  cuestión  de  la  justificación  del  castigo  —ámbito  en  el  que tradicionalmente  se  han  enfrentado  el  consecuencialismo  y  el  retribucionismo— 

parecería ya estar saldada en el momento en que se descubre cuál es la función del castigo. 

Otro ejemplo de esta estrategia argumentativa puede hallarse en la obra de Michael Moore. Este autor comienza señalando que, ontológicamente, es posible distinguir tres tipos de clases ( kinds): las clases naturales, las  nominales y las  funcionales. Las clases naturales   están compuestas por elementos que comparten una misma esencia; las clases nominales    están  compuestas  por  elementos  que  simplemente  comparten  un  mismo nombre;  las  clases  funcionales    están  compuestas  por  elementos  que  comparten  una función. Así, por ejemplo, los estómagos conforman una clase de este último tipo, cuya función  común  es  digerir  la  comida,  independientemente  de  cuál  sea  su  forma  o 37 Joel Feinberg, “The Expressive Function of Punishment”,  The Monist 20, nro. 43 (julio 1965), p. 400. 

38 Marcelo Ferrante, “Filosofía del Derecho penal”, en Jorge Luis Fabra Zamora y Ezequiel Spector (eds.), Enciclopedia  de  Filosofía  y  Teoría  del  Derecho  (México:  Universidad  Nacional Autónoma  de  México, 2015), pp. 2090–2091. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 44

ARTÍCULO 

 Tomás Fernández Fiks 



estructura.39 Moore agrega que identificar la función de una cosa requiere responder dos preguntas, a saber: qué es lo que esa cosa puede generar, y cuál de los efectos que puede producir  es  intrínsecamente  valioso.40  Siguiendo  este  método,  concluye  que  el  bien intrínsecamente valioso que el derecho penal puede generar y que, por tanto, constituye su función, es la retribución.41 

Si  bien,  posteriormente,  el  autor  brinda  un  argumento  normativo  independiente  a favor del valor intrínseco de la retribución,42 la discusión relativa a la justificación del castigo  parece  ya  estar  resuelta  desde  el  momento  en  que  asigna  al  derecho  penal  la función exclusiva de alcanzar la justicia retributiva. El problema común de todos estos enfoques  es  que,  al  vincular  la  pregunta  sobre  la  permisibilidad  de  la  pena  con  su definición o función, se corre el riesgo de cometer una petición de principio. Pues aquello que debería ser demostrado —i.e., por qué razón puede considerarse que el castigo está justificado—  ya  está  presupuesto  desde  el  inicio.  Por  ejemplo,  si  se  asumiese  que  el castigo  es  un  mal  que  sirve  para  prevenir  futuros  males,  dicha  definición  inclinaría  la balanza a favor de una justificación consecuencialista y  excluiría  la plausibilidad de  la tesis retribucionista. A la inversa, si se asumiese que la función exclusiva del castigo es imponer  retribución,  la  balanza  quedaría  inclinada  de  manera  decisiva  a  favor  del retribucionismo. 

Para evitar la contaminación del debate normativo con consideraciones conceptuales, es  preferible  adoptar  una  definición  de  castigo  que  sea  justificativamente  neutral,43  es decir, que no presuponga la corrección de ninguna de las tesis en disputa en el ámbito de la justificación. 

V. A modo de ejemplo: la teoría agnóstica de la pena de Zaffaroni, Alagia y Slokar 

Trazadas las distinciones anteriores, a continuación, procuraré ilustrar, a partir de un ejemplo, su relevancia para la temática abordada. En su  Manual de Derecho Penal: Parte General, Zaffaroni, Alagia y Slokar comienzan criticando las teorías positivas de la pena, entre las cuales incluyen la prevención general negativa y positiva, la prevención especial 39 Michael Moore,  Placing Blame (Oxford: Oxford University Press, 1997), p. 20. 

40 Moore , Placing Blame, p. 26. 

41 Moore,  Placing Blame, p. 27. 

42 Moore,  Placing Blame, ca p. 3 (“The Moral Worth of Retribution”). 

43 Boonin,  The Problem of Punishment, p. 5. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 45

ARTÍCULO 

 ¿De qué hablamos cuando hablamos de justificación del castigo? 



positiva y negativa, y la retribución. Los defensores de estas teorías “creen que el castigo es un bien para la sociedad o para quien sufre la pena.”44 Y a ello añaden: “[s]e trata de posiciones  que  hacen  acto  de  fe  de  alguna  función  manifiesta  y  en  ella  fundan  la legitimidad de la pena y de ella deducen una teoría del derecho penal.”45 Es decir que, según Zaffaroni  et al., se trata de discursos que pretenden legitimar la pena a partir de la asignación a esta de alguna función en particular. 

Aunque los autores mencionados dedican un tratamiento diferenciado a cada una de las teorías mencionadas, el argumento central que recorre su  presentación es que todas ellas son falsas,46 dado que, en la realidad, no se verifica ninguna de las distintas funciones que  les  asignan  a  la  pena.47 A  partir  de  este  aparente  fracaso  de  las  teorías  positivas, proceden entonces a desarrollar un concepto negativo de pena, según el cual la pena es 

“(a) una coerción, (b) que impone una privación de derechos o un dolor, (c) que no repara ni  restituye  (d)  ni  tampoco  detiene  las  lesiones  en  curso  ni  neutraliza  los  peligros inminentes”.48  

Asimismo, agregan:  

El  concepto  así  enunciado  se  obtiene  por  exclusión:  la  pena  es  un ejercicio  de  poder  que  no  tiene  función  reparadora  o restitutiva  ni  es coacción administrativa directa (…) Este concepto de pena es negativo, tanto porque no le asigna ninguna función positiva a la pena como por ser  obtenido  por  exclusión  (es  la  coacción  estatal  que  no  entra  en  el modelo reparador ni en el administrativo directo) (…) [E agnóstico en cuanto a su función, pues parte de su desconocimiento.49  

En consonancia con este concepto de pena, Zaffaroni, Alagia y Slokar proponen una concepción  del  derecho  penal  como  dique  de  contención  del  poder  punitivo.  Según sugiere la metáfora 

El  dique  debe  filtrar  ciertas  aguas  y  contener  otras,  es  decir,  debe seleccionar y dejar pasar una cierta cantidad de agua, la indispensable para mantener su estabilidad y para evitar que el estado de derecho sea cubierto.50 



44 Raúl Eugenio Zaffaroni; Alejandro Alagia; Alejandro Slokar,  Manual de Derecho Penal: Parte General (Buenos Aires: Ediar, 2009), p. 33. 

45 Zaffaroni; Alagia; Slokar,  Manual de Derecho Penal: Parte General, p. 33. 

46 Zaffaroni; Alagia; Slokar,  Manual de Derecho Penal: Parte General, p. 37. 

47 Zaffaroni; Alagia; Slokar,  Manual de Derecho Penal: Parte General, p. 54. 

48 Zaffaroni; Alagia; Slokar,  Manual de Derecho Penal: Parte General, p. 56. 

49 Zaffaroni; Alagia; Slokar,  Manual de Derecho Penal: Parte General, p. 56. 

50 Zaffaroni; Alagia; Slokar,  Manual de Derecho Penal: Parte General, p. 65. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 46

ARTÍCULO 

 Tomás Fernández Fiks 



Al derecho penal le correspondería, por tanto, limitar el poder punitivo lo máximo que  sea  posible.  Pero  de  esto  no  se  sigue  que  la  porción  de  poder  punitivo  que inevitablemente habrá de filtrarse tenga valor positivo alguno. 

Pues bien, creo que esta teoría incurre en una cierta confusión de planos que puede ser  disipada  si  se  repara  en  las  distinciones  elaboradas  en  los  acápites  anteriores.  En efecto, los autores citados conciben a las teorías positivas de la pena como discursos que pretenden legitimar   el castigo apelando a ciertas funciones que este vendría a cumplir. A esto agregan que, como en la realidad no se verifican esas funciones, tales teorías son falsas. Este último paso, sin embargo, supone un salto de niveles. Pues de la corroboración empírica de que el castigo, en los hechos, no cumple una determinada función —o, de manera similar, de la imposibilidad de corroborar empíricamente que cumpla una cierta tarea—,  no  se  sigue  la  “falsedad”  de  una  teoría  normativa  que  pretenda  fundar  la permisibilidad moral de la pena apelando a   esa función o tarea. Por ejemplo, que no se pueda  verificar  empíricamente  que  la  pena  ayude  a  prevenir  delitos  a  través  de  la disuasión no implica que la prevención general negativa resulte falsa. Lo que podría ser falso, en todo caso, es una premisa empírica de la cual la plausibilidad de  dicha teoría normativa en última instancia depende. Pero quedaría abierta la posibilidad de que, en otras condiciones —o incluso en bajo condiciones ideales—, la teoría justificatoria en cuestión resulte aceptable. 

Al  fundar su rechazo de las teorías positivas de  la pena en  observaciones  fácticas (i.e., la pena no repara ni restituye), Zaffaroni, Alagia  y Slokar  desconocen el  carácter normativo de aquellas, y esto hace que, en definitiva, su crítica resulte infundada. Pues poco sentido tiene decir que una teoría de la pena es falsa ,  en la medida que el objeto de una elaboración de ese tipo no es describir qué es lo que la pena hace o no hace en la realidad, sino ofrecer un argumento para demostrar  en qué casos  y por qué razones  el castigo  podría  estar  justificado.  Por  supuesto,  una  teoría  que  pretenda  justificar—o demostrar  por  qué  no  puede  justificarse—  una  cierta  práctica,  debe  partir  de  una reconstrucción  adecuada  de  esta.  De  lo  contrario,  la  teoría  se  estaría  refiriendo  a  un fenómeno distinto del que se supone es objeto de examinación. No obstante, un análisis de esta clase debe, además, asumir un punto de vista crítico y no meramente descriptivo. 

Como sostiene Duff, 

nos debe ofrecer no solo una racionalización o justificación del  status quo, sino un estándar crítico: una concepción ideal de lo que el castigo N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 47

ARTÍCULO 

 ¿De qué hablamos cuando hablamos de justificación del castigo? 



debería  ser,  bajo  la  cual  podamos  evaluar  (y  seguramente  encontrar deficiente) nuestras prácticas existentes.51  

Por otra parte, los defensores de la teoría agnóstica de la pena formulan, a partir de su oposición a las teorías positivas de la pena, un concepto negativo de pena. Pero aquí se constata un nuevo salto de niveles, dado que la plausibilidad (o implausibilidad) de una determinada posición relativa a la justificación del castigo no debería tener injerencia en la  averiguación  de  aquello  que  la  pena  es.  Sostener  lo  contrario,  como  parecen  hacer Zaffaroni, Alagia y Slokar, implica confundir el plano conceptual y el normativo; es decir, mezclar la definición   del castigo con su justificación. El resultado de esta confusión es doblemente pernicioso. Por un lado, la definición así alcanzada resulta ad-hoc, es decir, parece estar formulada a los efectos de reflejar el fracaso de las teorías positivas en el plano  justificatorio,  más  que  con  el  fin  de  esclarecer  qué  tipo  de  fenómeno  la  pena realmente es. Por el otro, la corrección de la tesis ofrecida en el plano de la justificación (en el caso de los autores citados, la tesis agnóstica) se termina derivando necesariamente  

del concepto negativo de pena formulado. 

En efecto, esto es precisamente lo que ocurre cuando se sostiene que no es posible justificar la pena bajo ninguna de las teorías positivas (afirmación normativa) porque la pena no repara, restituye ni neutraliza los peligros inminentes (afirmación conceptual). Y 

el mismo error se comete cuando, a la inversa, se sostiene que la pena debe ser definida de  modo  negativo  (como  un  ejercicio  de  poder  que  no  tiene  función  reparadora  ni restitutiva,  ni  es  coacción  administrativa  directa)  en  virtud  del  fracaso  de  las  teorías positivas en el plano de la justificación. 


VI. Una propuesta dworkiniana 

Quisiera ahora explorar, aunque sea de manera superficial, un posible abordaje  al problema  de  la  justificación  del  castigo  que  no  ha  sido  debidamente  examinado  en  la literatura  especializada.  Considero  que  esta  alternativa  tiene  potencial  para  resolver algunas de las tensiones identificadas en lo que va del trabajo. 

El enfoque que propongo pretende trasladar al plano de la justificación del castigo la metodología que Ronald Dworkin desarrolló en sus escritos acerca de la interpretación y la  naturaleza  del  derecho.  Como  señala  con  acierto  Luis  Chiesa,  es  llamativo  que  los 51 R. A. Duff,  Punishment, Communication and Community (Oxford: Oxford University Press, 2001), p. 

xv. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 48

ARTÍCULO 

 Tomás Fernández Fiks 



filósofos penales no se hayan interesado más en la obra de Dworkin, sobre todo si se tiene en  cuenta  el  estrecho  vínculo  existente  entre  el  derecho  penal,  la  filosofía  moral  y  la filosofía política, y el rol prominente ocupado por el filósofo estadounidense en estas dos últimas áreas.52 En su artículo, Chiesa contribuye a subsanar esa omisión, pero lo hace ofreciendo una teoría sustantiva sobre la justificación del castigo inspirada en la obra de Dworkin, la cual pone el énfasis en el rol de las víctimas. Por contraste, en las secciones siguientes pretendo explorar algunas repercusiones metodológicas que podrían derivarse de la aplicación de las contribuciones del filósofo estadounidense a la teorización acerca del  castigo.  Para  ello  comenzaré  brindando  un  panorama  de  la  teoría  interpretativa desarrollada por este autor, y luego intentaré demostrar la relevancia de dicha teoría para la discusión sobre  la  justificación del castigo. Por último,  me dedicaré a contestar dos posibles objeciones. 

A.  La teoría interpretativa de Dworkin 

Dworkin concibe al derecho como una práctica social esencialmente interpretativa, en el sentido de que  

[c]ada actor en la práctica comprende  que aquello que  esta permite  o requiere  depende  de  la  verdad  de  ciertas  proposiciones  que  tienen sentido sólo dentro de la práctica y por ella; la práctica consiste en gran parte en argumentar sobre estas proposiciones.53 

Esta concepción del derecho va acompañada de una particular reconstrucción de los desacuerdos que se originan al interior de esa práctica, entre quienes participan en ella. 

En este sentido,  el autor distingue entre desacuerdos  empíricos, es decir, aquellos que versan sobre ciertos hechos —por ejemplo, sobre si un código contiene tal o cual norma, o  sobre  cuál  es  el  significado  convencional  de  un  cierto  término—,  y  desacuerdos teóricos, los cuales recaen sobre los fundamentos del derecho —por ejemplo, sobre si las normas contenidas en un determinado código agotan los fundamentos del derecho para resolver un cierto caso—.54 Pues bien, según esta visión, cuando los participantes en la práctica del derecho (jueces, abogados, etc.) mantienen desacuerdos de este último tipo, lo  que  hacen  es  intercambiar  argumentos  que  son,  en  última  instancia,  argumentos morales, y que sirven de apoyo a una determinada concepción que permita reflejar por 52 Chiesa, “Taking Victims Seriously: A Dworkinian Theory of Punishment”, p. 117. 

53 Ronald Dworkin,  El imperio del derecho (trads. Juan Iosa y Tomás Céspedes) (Barcelona: Gedisa, 2022), p. 16. 

54 Dworkin,  El imperio del derecho, p. 9. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 49

ARTÍCULO 

 ¿De qué hablamos cuando hablamos de justificación del castigo? 



qué  la práctica, así concebida,  resulta valiosa; es decir, por qué vale  la pena tener una práctica de esa naturaleza. Así, 

cuando  los  participantes  argumentan  a  favor  de  determinada comprensión de las exigencias de la práctica, lo que están haciendo es interpretarla,  i.e.,  construir  hipótesis  sobre  por  qué  tenemos  una actividad  así,  hipótesis  que  la  justifiquen,  que  nos  la  muestren  como valiosa. Y  esta  tarea  no  es,  no  puede  ser,  sólo  descriptiva.  Requiere inevitablemente que recurramos a consideraciones morales.55  

Para  Dworkin,  quienes  realizan  este  tipo  de  ejercicio  interpretativo  no  aspiran meramente a identificar cuál fue la intención de una persona al utilizar ciertas palabras, como ocurre en el contexto de una conversación, o cuál es la forma correcta de procesar ciertos datos de la realidad, como ocurre en una interpretación científica. Antes bien, en el  contexto  de  los  desacuerdos  teóricos  acerca  de  los  fundamentos  del  derecho,  los intérpretes  realizan  un  tipo  de  interpretación  creativa;  es  decir,  una  interpretación  que tiene como finalidad dotar de sentido al objeto que es interpretado.56 

La  interpretación  creativa  supone  la  adopción  de  una  “actitud  interpretativa”  por parte del intérprete. Esta actitud implica, por un lado, la asunción de que la práctica objeto de interpretación es en algún sentido valiosa y, por el otro, que las reglas o exigencias de la práctica no son inmutables y estáticas, sino más bien dinámicas y sensibles al valor previamente  identificado.57  De  acuerdo  con  ello,  el  intérprete  puede reinterpretar  esas reglas o exigencias a la luz de lo que el valor del objeto requiere. Esto es justamente lo que implica interpretar la práctica bajo su mejor luz. 

Señala Dworkin que, a la hora de hacer esto último, el intérprete procede en tres pasos interpretativos. La primera es la etapa preinterpretativa y consiste en la identificación de los insumos normativos relevantes; es decir, en la selección de “las reglas y estándares que  proporcionan  el  contenido  provisorio  de  la  práctica”.58  La  segunda  es  la  etapa interpretativa propiamente dicha  y  consiste en el  establecimiento  “de una  justificación general  para  los  principales  elementos  de  la  práctica  identificada  en  la  etapa preinterpretativa”,59 lo cual  requiere  la  formulación de un argumento sobre por qué es valiosa una práctica con esa estructura general. La tercera es la etapa postinterpretativa o de reforma, en la cual el intérprete “ajusta su sentido sobre qué requiere ‘en realidad’ la 55  Juan  Iosa;  Pablo  A.  Rapetti,  “Estudio  introductorio”,  en  Ronald  Dworkin,  El  imperio  del  derecho (Barcelona: Gedisa, 2022), p. xxxiii. 

56 Dworkin,  El imperio del derecho, pp. 51–52. 

57 Dworkin,  El imperio del derecho, p. 49. 

58 Dworkin,  El imperio del derecho, p. 68. 

59 Dworkin,  El imperio del derecho, p. 68. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 50

ARTÍCULO 

 Tomás Fernández Fiks 



práctica a los fines de servir mejor a la justificación aceptada en la etapa interpretativa”.60 

Dworkin resume estas tres etapas señalando que “la interpretación busca establecer un equilibrio entre la descripción preinterpretativa de una práctica social y una justificación adecuada de dicha práctica.”61 

Esta mirada general se corresponde con una concepción de la interpretación creativa como interpretación constructiva, la cual consiste en asignar un propósito a un objeto o práctica  para hacer del  mismo  la  mejor  instancia  posible de  la  forma o género al cual pertenece.62 El criterio de corrección de una  interpretación de este tipo se vincula con cuán  exitosa  sea  ella  en  satisfacer  los  requisitos  que  se  derivan  de  dos  dimensiones evaluativas que Dworkin llama ajuste y justificación ,  respectivamente. De acuerdo con ellas,  la  interpretación  en  cuestión  debe,  por  un  lado,  resultar  congruente  con  los materiales jurídicos relevantes y poder dar cuenta de estos. Por el otro, los debe presentar bajo su mejor luz. La dimensión de ajuste opera entonces como un primer gran filtro que permite  descartar  aquellas  interpretaciones  que  se  contrapongan  o  que  resulten inconsistentes  con  los  insumos  normativos  relevantes,  los  cuales  dependerán  del  caso concreto,  pero  pueden  tratarse  de  leyes,  precedentes  jurisprudenciales,  principios constitucionales, etc. Así, 

las  convicciones  sobre  ajuste  proporcionarán  un  umbral  grueso  que cualquier  interpretación  de  alguna  parte  del  derecho  deberá  cumplir para ser siquiera elegible.63 

Pero es posible que el umbral de ajuste resulte insuficiente por sí solo para determinar cuál  es  la  interpretación  correcta  entre  varias  que  resultan  igualmente  plausibles  de acuerdo  con  ese  parámetro.  En  tales  casos,  el  intérprete  deberá  escoger  aquella  que ofrezca la mejor justificación moral de la práctica jurídica: 

[d]eberá  entonces  decidir  entre  las  interpretaciones  elegibles preguntándose cuál muestra la estructura comunitaria de instituciones y decisiones (sus estándares públicos como un todo) bajo una mejor luz desde la perspectiva de la moralidad política.64 

Como advierten Juan Iosa y Pablo A. Rapetti en el estudio preliminar que acompaña la  reciente  traducción,  a  manos  del  primero  y  de Tomás  Céspedes,  de   El  imperio  del 60 Dworkin,  El imperio del derecho, p. 69. 

61 Dworkin,  El imperio del derecho, p. 69. 

62 Dworkin,  El imperio del derecho, p. 54. 

63 Dworkin,  El imperio del derecho, p. 253. 

64 Dworkin,  El imperio del derecho, p. 253.   

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 51

ARTÍCULO 

 ¿De qué hablamos cuando hablamos de justificación del castigo? 



 derecho  —la  obra  en  la  que  Dworkin  desarrolla  con  más  extensión  su  teoría interpretativa—, la dimensión de justificación supone que de entre distintos esquemas de principios (esto es, distintos principios y conjuntos  de  principios  articulados)  que  pueden  proporcionar  una justificación global de una práctica jurídica, el intérprete debe elegir el que  la  muestre  ‘en  su  mejor  luz’,  el  que  haga  del  derecho  el  mejor ejemplar  del  tipo  más  amplio  de  práctica  al  que  genéricamente pertenece (e.g., la práctica de ordenación y guía de la conducta de las personas). En este sentido, se trata de dar con la mejor justificación. Y 

esta  es  una  cuestión  de  convicciones  sustantivas,  de  justificación moral.65 

La  distinción  entre  ambas  dimensiones,  sin  embargo,  no  es  tajante,  dado  que  las consideraciones  formales  y  estructurales  que  cobran  protagonismo  en  la  primera dimensión también son relevantes en la segunda. No obstante, el aspecto crucial es que la dimensión de ajuste restringe de manera significativa la dimensión de justificación. Esto es así porque el intérprete no puede hacer prevalecer sus propias convicciones morales por sobre lo que la historia de la práctica institucional demanda. Ninguna interpretación que  no  se  adecúe  a  los  antecedentes  relevantes  resultará  admisible  por  más  que,  en términos  morales  sustantivos,  sea  la  que  el  juez  considera  deseable.  Conforme  lo expuesto, y en relación con el sistema jurídico estadounidense, Dworkin ejemplifica: incluso un juez que cree que la justicia en abstracto demanda igualdad económica no puede interpretar que la cláusula de protección igualitaria 

[ equal  protection  clause]  establezca  que  la  igualdad  de  riqueza  o  la propiedad  colectiva  de  los  recursos  productivos  son  requerimientos constitucionales, porque esa interpretación simplemente no se adecúa a la historia ni la práctica estadounidense, ni al resto de la Constitución.66 

Para ilustrar la forma en que las dimensiones de ajuste y justificación se entrelazan en la interpretación constructiva, el autor recurre a la famosa analogía de  la novela en cadena. De acuerdo con ella, la tarea de los jueces al aplicar el derecho —y, en especial, al tener que resolver los casos difíciles, es decir, aquellos en los que el derecho no prevé una solución evidente— es asimilable a la que realizarían los sucesivos autores de una novela que se escribe de manera ininterrumpida. Lo que ilustra con elocuencia la analogía es que, en tal supuesto hipotético, cada autor que escribe un nuevo capítulo debería asumir el compromiso de hacer avanzar la novela del mejor modo posible, lo cual exige tener en cuenta todo lo que se escribió con anterioridad. El intérprete debería entonces, en primer lugar, identificar a qué genero pertenece la novela que le toca continuar, para luego poder 65 Iosa, “Estudio introductorio”, p. xxxviii. 

66 Ronald Dworkin,  Freedom’s Law: The Moral Reading of the Constitution (Oxford: Oxford University Press, 1996), p. 11. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 52

ARTÍCULO 

 Tomás Fernández Fiks 



plasmar  su  aporte  con  miras  a  convertirla  en  el  mejor  exponente  de  ese  género. 

Idealmente, de acuerdo con estos parámetros, la novela debería lucir como la obra de un solo autor.67 

La teoría interpretativa de Dworkin, que en líneas muy generales se acaba de esbozar, es  parte  de  su  ataque  más  general  contra  el  positivismo  jurídico.  Este  tuvo  su  primer embate en  The model of rules,  68 con el cargo de que la concepción positivista resultaba incapaz  de  dar  cuenta  de  los  principios  que  forman  parte  del  derecho  en  virtud  de  su contenido  moral  y  no  de  su   pedigree   institucional.  Posteriormente,  en   El  imperio  del derecho,  el  autor  argumentó  que  el  positivismo,  dado  su  énfasis  en  el  carácter convencional  de  los  criterios  de  identificación  del  derecho,  no  puede  explicar satisfactoriamente la persistencia de los desacuerdos teóricos respecto de los fundamentos del derecho.69  

La posición defendida por Dworkin en estas y otras de sus obras tiene importantes ramificaciones teóricas. Entre ellas se destacan la tesis de la única respuesta correcta, y la defensa de una particular posición en materia metaética que, sin abrazar el realismo moral, constituye una forma de objetivismo moderado, al rechazar el escepticismo externo. No llama la atención, por tanto, que las contribuciones de Dworkin hayan sido tan influyentes en materias tales como la teoría general del derecho, la interpretación judicial, la ética normativa, la metaética, y la filosofía moral y política.70 

Por el contrario, la obra de este autor no alcanzó un nivel similar de popularidad en el marco de la discusión entre los filósofos penales relativa al problema de la justificación del castigo. Sin embargo, esto se puede explicar fácilmente por el hecho de que dicho problema no formó parte de sus intereses teóricos. Su teoría, por lo tanto, no buscó dar respuesta a los interrogantes que se plantean al interior de la discusión sobre el castigo. 

No  obstante,  y  siendo  consciente  de  que  mi  propuesta  implica  remover  a  la  teoría interpretativa  de  Dworkin  de  su  hábitat  natural,  creo  que  dicha  teoría  puede  resultar iluminadora en el contexto de la discusión acerca de la justificación del castigo. Esto es lo que intentaré demostrar a continuación. 



67 Dworkin,  El imperio del derecho, pp. 228–231. 

68 Ronald Dworkin,  Taking Rights Seriously (Cambridge (Mass.): Harvard University Press, 1977) 69 Scott Shapiro, “The ‘Hart-Dworkin Debate’: A Short Guide for the Perplexed”,  Public Law and Legal Theory Working Paper Series, University of Michigan Law School, Working Paper Nro. 77 (marzo 2007), 70 Muestra de esto es que Dworkin sea el tercer jurista estadounidense más citado de todos los tiempos. 

Véase Fred R. Shapiro, “The Most Cited Legal Scholars Revisited”,  The University of Chicago Law Review 88, nro. 1 (2021), p. 1602. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 53

ARTÍCULO 

 ¿De qué hablamos cuando hablamos de justificación del castigo? 



B.  Un abordaje dworkiniano al problema de la justificación del castigo Supongamos que el filósofo interesado en el problema de la justificación del castigo decidiera  abordar  esa  temática  utilizando  las  herramientas  halladas  en  la  teoría interpretativa de Dworkin. ¿Cómo debería proceder? 

Según  entiendo,  deberá  aproximarse  a  su  objeto  de  estudio  —la  institución  del castigo  penal—  como  el  intérprete  dworkiniano  se  aproxima  al  derecho.  Por  lo tanto, deberá  adoptar  una  actitud  interpretativa;  es  decir,  deberá  asumir  que  la  práctica  bajo examen resulta en algún sentido valiosa, y que la configuración concreta de sus reglas puede  variar  de  acuerdo  con  lo  requiera  ese  valor. Asimismo,  en  un  primer  momento deberá  identificar  cuáles  son  las  reglas  y  estándares  que,  en  términos  generales, estructuran  dicha  práctica.  Para  hacer  esto,  deberá  tener  en  cuenta  ciertos  principios elementales  que  rigen  y  orientan  la  aplicación  de  las  penas  en  las  sociedades contemporáneas.  Principios  básicos  del  derecho  penal  liberal  como  el  principio  de culpabilidad  y  el  principio  de  proporcionalidad  de  las  penas  habrán  de  ser  entonces considerados,  junto  a  otros  rasgos  centrales  de  la  práctica,  como,  por  ejemplo,  la modalidad de las penas y los criterios utilizados comúnmente para seleccionar la clase de conductas que pueden ser criminalizadas. Luego, deberá argumentar por qué una práctica estructurada  sobre  los  principios  previamente  identificados  es  valiosa,  si  es  que  lo  es. 

Posteriormente,  procederá  a  reinterpretar  esa  práctica  bajo  su  mejor  luz.  Dado  que  el criterio de corrección de su teoría lo proveen las dimensiones de ajuste y justificación, esta deberá resultar coherente con los materiales normativos relevantes. Por ende, deberá poder explicar por qué la práctica del castigo penal está estructurada de la forma en que lo  está.  Pero,  además,  deberá  ofrecer  la  mejor  justificación  moral  disponible  de  esa práctica. 

Llegado este punto cabría preguntarse: ¿cuál serían las ventajas de este abordaje? A continuación, menciono algunas. En primer lugar, esta perspectiva se ubicaría en un punto intermedio entre las posiciones que, desde la filosofía política, se enfocan en el problema de  la  legitimidad  del  Estado  para  castigar  y  aquellas  que,  desde  la  filosofía  moral,  se enfocan en el problema que supone la irrogación de sufrimiento que caracteriza a todo castigo.  Al  concebir  a  su  objeto  de  estudio  como  práctica  social,  el  filósofo  penal dworkiniano deberá ir más allá del nivel de personas castigando personas y enfocarse en el  castigo  como  fenómeno  institucional  y  autoritativo,  gobernado  por  ciertas  reglas  y principios de aplicación general. Su interpretación de la práctica deberá explicar por qué N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 54

ARTÍCULO 

 Tomás Fernández Fiks 



resultaría deseable tener una institución de ese tipo, estructurada bajo esos principios. A su  vez,  deberá  identificar  cuál  es  el  valor  que  dicha  práctica  tiene  y  reinterpretar  sus exigencias  a  la  luz  de  ese  valor.  Esto  requerirá,  inevitablemente,  apelar  a  argumentos morales. A la hora de hacer todo esto, el intérprete deberá recurrir a consideraciones de moralidad interpersonal y política. 

Resulta interesante destacar que, si bien he enfatizado otros aspectos de la teoría de Dworkin, la perspectiva que aquí se propone es consistente con la tesis de la unidad del valor  que  este  autor  defiende  en  otros  trabajos,  de  acuerdo  con  la  cual  la  ética,  la moralidad política y el derecho forman parte de un todo coherente.71 Por lo tanto, una primera ventaja de este abordaje es que permite evitar la fragmentación un tanto artificial de algunas de las preguntas que se suscitan en rededor del problema de la justificación del castigo, al darles un tratamiento unificado como cuestiones  de las que es necesario dar cuenta para ofrecer una interpretación de la práctica examinada en su mejor luz. 

En segundo lugar, la aproximación que aquí se propone permite evitar la confusión entre la descripción de la práctica del castigo penal y su justificación. En este sentido, resulta una alternativa superadora de aquellas teorías que pretenden llegar a conclusiones normativas  (como,  por  ejemplo,  “no  es  posible  justificar  el  castigo”)  mediante constataciones  empíricas  (como,  por  ejemplo,  “en  los  hechos,  la  pena  no  disuade  ni repara). A su vez, resulta preferible a aquellas que, al discurrir plenamente en un nivel normativo, terminan justificando una práctica  que no se parece en nada a aquellas que realmente  existen  (y  que  son  las  que  exigen  una  justificación  en  primer  lugar).  Este delicado equilibrio entre la aspiración de ofrecer un argumento justificatorio que pueda ser utilizado como estándar crítico para evaluar las prácticas reales  y la reconstrucción fiel de esas prácticas, de manera tal que el producto final que termina siendo justificado no  se  aleje  demasiado  de  aquel  que  motiva  la  necesidad  de  justificación,  es adecuadamente capturado por los estándares de ajuste  y  justificación. De acuerdo con ellos,  la  interpretación  correcta  deberá  poder  explicar  los  elementos  centrales  de  la práctica  bajo  examen  y,  además,  justificarlos  moralmente.  Una  interpretación  de  la práctica que no refleje sus características básicas simplemente fallaría en la dimensión de ajuste. Pero, a la vez, la etapa postinterpretativa abre la posibilidad de reinterpretar las exigencias  y  reglas  de  la  práctica  analizada  a  la  luz  del  valor  identificado  en  la  etapa 71 Ronald Dworkin,  Justice for Hedgehogs (Cambridge (Mass.): The Belknap Press of Harvard University Press, 2011). 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 55

ARTÍCULO 

 ¿De qué hablamos cuando hablamos de justificación del castigo? 



interpretativa. La interpretación constructiva de la práctica del castigo consigue, por tanto, armonizar  los  aspectos  descriptivos  y  normativos  que  suelen  entremezclarse  en  la discusión acerca de la justificación del castigo. 

En tercer lugar, el abordaje defendido evita recurrir a una barrera definicional para clausurar de manera prematura el debate normativo relevante, como ocurre en aquellas teorías que no distinguen adecuadamente la definición del castigo y su justificación. Esto es así porque, de acuerdo con  el enfoque propuesto, la corrección de una determinada posición sustantiva sobre el problema de la justificación del castigo —como podría ser el retribucionismo,  la  prevención  general  positiva,  etc.—  no  se  evalúa  en  función  de  su compatibilidad con una definición puntual de castigo, ni con una concepción en particular respecto  de  cuál  es  la  función  de  aquel.  El  problema  de  hacer  esto  último,  habíamos señalado, es que la pregunta de la justificación parece ya estar resuelta  al momento en que  se  ofrece  una  definición  estipulativa  de  castigo  que  excluye  de  antemano  la plausibilidad  de  alguna  de  las  posiciones  justificatorias  en  pugna. Y  lo  mismo  sucede cuando se pretende “descubrir” cuál es la verdadera función del castigo. En el caso del planteo dworkiniano que aquí se defiende esto no ocurre porque el teórico no comienza su indagación formulando una definición restrictiva del término ‘castigo’ o pretendiendo esclarecer  cuál  es  la  función  de  ese  fenómeno,  sino  realizando  una  interpretación constructiva de la práctica penal, es decir, asignándole a esa práctica un propósito con el fin de volverla el mejor exponente del género al que se considera que pertenece. Y esto, a su vez, requiere de un argumento moral y no depende de un postulado metafísico sobre la naturaleza del castigo ni de lo que pueda arrojar un análisis lingüístico de la palabra castigo. En el marco de este ejercicio, es posible que la interpretación de la práctica que realiza  un  autor  excluya  alguna  de  las  posiciones tradicionales  que  se  enfrentan  en  el ámbito de la justificación. Podría darse este supuesto si, por ejemplo, la interpretación en cuestión condujese a descartar la prevención especial positiva al postular  que dicha teoría no  se  ajusta  a  los  materiales  normativos  relevantes.  Pero,  incluso  en  este  caso,  la interpretación  de  la  práctica  en  esos  términos  sería  objeto  de  debate  y  requeriría  un argumento moral sustantivo. De esta manera, se evita la “trampa” de esquivar la discusión normativa relevante mediante afirmaciones conceptuales. 

En definitiva, considero que la metodología inspirada en la teoría interpretativa de Dworkin  que  he  propuesto  como  modelo  para  teorizar  acerca  del  problema  de  la justificación  del  castigo  contiene  herramientas  para  resolver  de  manera  satisfactoria N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 56

ARTÍCULO 

 Tomás Fernández Fiks 



algunas  tensiones  comúnmente  halladas  en  la  literatura,  de  cuya  presentación  me encargué en los puntos II, III y IV de este trabajo. 


C.  Dos posibles objeciones 

Quisiera,  antes  de  finalizar,  responder  dos  posibles  objeciones  a  mi  planteo.  La primera sostiene que  las elaboraciones de Dworkin sobre  la  interpretación  no resultan aplicables  al  problema  de  la  justificación  del  castigo.  La  teoría  de  Dworkin  dice  la objeción, ofrece una reconstrucción del tipo de razonamiento que efectúan los jueces   al tener que identificar qué es lo que el derecho dispone en un caso determinado. Por ende, no resulta aplicable al tipo de tarea que realiza un filósofo cuando se pregunta acerca de los fundamentos morales de la práctica del castigo. En especial, la idea de la escritura de una novela en cadena —y el énfasis en el valor de la integridad que ella conlleva— resulta particularmente extraña a la empresa del filósofo penal.72 

De acuerdo con esta objeción, la inadecuación de la teoría interpretativa de Dworkin en  el  marco  de  la  discusión  sobre  la  justificación  del  castigo  se  manifestaría  en  tres frentes:  respecto  del sujeto que  realiza  la  interpretación,  respecto  de la práctica  que es examinada y respecto del tipo de operación realizada. Creo, sin embargo, que la objeción fracasa. 

En primer lugar, y en lo que respecta al  sujeto, Dworkin  menciona explícitamente que  su  argumento  adopta  la  perspectiva  de  los  jueces,  por  ser  la  que  de  manera  más evidente ilustra el carácter argumentativo de la práctica jurídica, pero aclara que también podría haber adoptado el punto de vista de los ciudadanos, los políticos y los profesores de derecho.73 Aun así, el objetor podría replicar que existe una diferencia fundamental entre la perspectiva del juez y la del filósofo, dado que la primera es interna, es decir, asume el punto de vista de un participante   que acepta y se siente obligado por el sistema normativo  que  debe  aplicar;  mientras  que  la  segunda  es  externa,  en  el  sentido  de  que adopta el punto de vista de un observador, que no necesariamente asume una posición con respecto al valor o la obligatoriedad del fenómeno que examina. 

El problema de esta respuesta es que presupone la relevancia de la distinción entre el punto de vista interno y el punto de vista externo —y la caracterización de la actividad del filósofo como una indagación que tiene lugar desde el punto de vista externo—. Pero 72 Agradezco a Roberto Gargarella por plantearme esta objeción. 

73 Dworkin,  El imperio del derecho, p. 18. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 57

ARTÍCULO 

 ¿De qué hablamos cuando hablamos de justificación del castigo? 



este es un aspecto que el mismo Dworkin cuestiona. En efecto, el autor sostiene que un filósofo  que  elabora  una  teoría  general  del  derecho  realiza,  al  igual  que  un  juez  que resuelve un caso difícil, una interpretación constructiva, toda vez que las teorías generales del derecho “…tratan de mostrar la práctica jurídica en su mejor luz, lograr un equilibrio entre la práctica jurídica tal como ellas la encuentran y la mejor justificación de dicha práctica”.74 Y a partir de esto concluye que “…ninguna línea firme divide la teoría del derecho de la adjudicación o de cualquier otro aspecto de la práctica jurídica.”75 

Esto demuestra que, para Dworkin,  la distinción entre un punto  de vista interno y otro externo, central en la obra de Hart,76 y que serviría para distinguir la tarea del juez de la tarea del filósofo, pierde relevancia, dado que también   la actividad del filósofo del derecho supone la adopción de una posición justificatoria respecto de la práctica que es examinada. De hecho, es el mismo Hart quien advierte esto, al señalar que su proyecto, que es descriptivo, general y supone la adopción del punto de vista externo, “…es una empresa radicalmente distinta de la concepción de la teoría del derecho de Dworkin (o 

‘jurisprudencia’ como él a veces la llama), que es en parte evaluativa y justificatoria  y 

‘dirigida a una cultura jurídica en particular’”.77 Ahora bien, si esto es así, poco sentido tiene criticar  mi propuesta como una extensión  indebida de  la teoría de Dworkin  —al querer trasladarla desde la perspectiva interna (propia del juez) a la perspectiva externa (propia del filósofo)—, dado que el mismo pensador concibe a la actividad del filósofo como una que asume el punto de vista interno. 

No obstante, el objetor podría insistir en que el problema de mi propuesta no radica en el sujeto que realiza la interpretación —o en el punto de vista desde el cual lo hace—, sino en el objeto que es interpretado. De esta manera, la objeción consistiría en que la teoría interpretativa de Dworkin es aplicable al derecho, pero no al castigo penal. Creo, sin  embargo,  que  también  aquí  fracasa  la  objeción.  Pues,  según  este  autor,  la interpretación  constructiva  resulta  procedente  no  solo  en  el  ámbito  del  derecho  sino también cuando el objeto interpretado es una práctica social. Ello es así porque, en el caso de esta última, y a diferencia de lo que ocurre en el contexto de una conversación entre dos personas, la interpretación no consiste en descubrir la intención de nadie, sino más bien  en  atribuirle    un  propósito  a  la  práctica,  de  manera  de  volverla  el  mejor  ejemplo 74 Dworkin,  El imperio del derecho, p. 94. 

75 Dworkin,  El imperio del derecho, p. 94. 

76 H. L. A. Hart,  The Concept of Law (Second Edition) (Oxford: Oxford University Press, 1994) 77 Hart,  The Concept of Law, p. 240. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 58

ARTÍCULO 

 Tomás Fernández Fiks 



posible del género al que pertenece.78 De hecho, el ejemplo con el que Dworkin comienza el desarrollo de la noción de interpretación   creativa —que luego reformula en términos de interpretación constructiva— es una práctica social distinta del derecho, como es la cortesía.  Dado  que  también  el  castigo  penal  es  una  práctica  social  susceptible  de  ser interpretada de esta forma, no resulta convincente la objeción que acusa a mi posición de trasladar a ámbitos extraños una teoría que está pensada exclusivamente para dar cuenta del derecho como fenómeno general. 

Sin embargo, la objeción no se acaba aquí. El objetor podría aún señalar que, si bien no  hay  ningún  inconveniente  en  que  sea  un  filósofo  (y  no  un  juez)  quien  realiza  una interpretación constructiva de la práctica del castigo penal (y no del derecho), el problema radica en que la empresa del teórico interesado en el problema de la justificación moral del castigo es radicalmente distinta a la que tiene en mente Dworkin cuando desarrolla su teoría de la interpretación. En particular, continua la objeción, es difícil concebir el intento de arribar a una justificación del castigo como la escritura de una novela en cadena. Las dificultades son varias: ¿cuáles serían los anteriores capítulos que el filósofo interesado en el castigo debería continuar? ¿Los trabajos de otros filósofos? ¿Por qué no podría el filósofo comenzar una nueva novela desde cero, ofreciendo una justificación novedosa de la práctica que sea superior a todas las que vinieron antes? 

Creo que esta última variante de la objeción es la más fuerte y se centra en un aspecto importante. Parecería, en efecto, que la idea de la escritura de una novela en cadena no refleja de manera adecuada el tipo de tarea —ni los estándares de corrección que sobre ella rigen— que realizan los filósofos penales, ni ofrece un ideal particularmente atractivo de dicha tarea. Esta disimilitud puede explicarse mediante el papel que juega el valor de la integridad   en uno y otro ámbito. Dworkin enfatiza el papel que cumple este valor en el marco de un sistema jurídico. La idea central es que 

el  gobierno  hable  con  una  sola  voz,  que  actúe  en  base  a  los  mismos principios  y  de  una  forma  coherente  con  todos  sus  ciudadanos,  que extienda  a  cada  uno  de  ellos  los  estándares  sustantivos  de  justicia  o equidad que utiliza con algunos.79  

Y luego argumenta que 



78 Iosa, “Estudio introductorio”, p. xxxv. 

79 Dworkin,  El imperio del derecho, p. 166. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 59

ARTÍCULO 

 ¿De qué hablamos cuando hablamos de justificación del castigo? 



la  integridad  es  la  llave  de  la  mejor  interpretación  constructiva  de nuestras prácticas jurídicas y, en particular, de la forma en que nuestros jueces deciden los casos difíciles.80  

Pero  esto  no  parece  reproducirse  en  el  ámbito  de  la  discusión  acerca  de  la justificación del castigo. Si bien la integridad constituye un valor relevante en el marco de la aplicación   del castigo, la pregunta que interesa al filósofo que indaga acerca de la permisibilidad moral de ese fenómeno tiene carácter previo, a saber: ¿puede la práctica del  castigo  penal  justificarse  moralmente?  Responder  esta  pregunta  requiere  un argumento  tendiente  a  demostrar  que  se  trata  de  una  práctica  valiosa,  pero  el  valor relevante no puede residir en la aplicación coherente de los criterios con los que se rige la aplicación de una pena porque la admisibilidad de la práctica misma en cuyo marco se aplica una pena es lo que está bajo discusión. Como señalan Iosa y Rapetti, la integridad (…) es una virtud política que no funciona en el marco de una  teoría  política  utópica  o  ideal,  sino  en  el  marco  de  un  sistema jurídico ya establecido.81  

Si esto es así, parecería que la integridad entonces no cumple un papel central en la discusión sobre la justificación de la práctica del castigo penal, puesto que al menos una de las preguntas relevantes en el marco de esta discusión es si deberíamos establecer una práctica de esa naturaleza o no. Dada esta asimetría entre el rol que ocupa la integridad en el derecho y en la práctica del castigo, es razonable concluir que la tarea del filósofo del derecho penal no se ve constreñida por los antecedentes relevantes —los anteriores capítulos de la novela— del mismo modo en que lo está la tarea del juez al resolver un caso difícil. 

Estoy dispuesto a conceder parcialmente esta objeción y admitir que, por lo menos en el aspecto identificado, hay una importante diferencia entre el ámbito de aplicación que tiene en mente Dworkin al desarrollar su teoría interpretativa y el tipo de tarea que realiza el filósofo interesado en el problema de la justificación del castigo. No obstante, no creo que reconocer la existencia de estos matices invalide por completo el argumento que he presentado, pues las ventajas del abordaje propuesto —identificadas en el punto anterior—subsisten. En particular, la posibilidad de aproximarse a la discusión sobre la justificación del castigo como lo haría el intérprete dworkiniano, es decir, mediante una interpretación constructiva tendiente a presentar la práctica del castigo en su mejor luz —



80 Dworkin,  El imperio del derecho, p. 216. 

81 Juan Iosa; Pablo A. Rapett, “Estudio introductorio”, p. xliv. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 60

ARTÍCULO 

 Tomás Fernández Fiks 



lo cual supone que la interpretación propuesta satisfaga en cierta medida los requisitos de ajuste y justificación— sigue resultando atractivo, por las ventajas ya destacadas. 

Ahora bien, si la influencia de Dworkin se limita a esto último, ¿es necesario recurrir a  este  autor?  Este  es,  básicamente,  el  contenido  de  la  segunda  objeción  que  quisiera responder.82 Según ella, una vez trazadas  las diferencias relevantes entre el  planteo de Dworkin  y el que aquí propongo, las conexiones  remanentes son tan  modestas que no justifican  la  calificación  del  abordaje  defendido  como  “dworkiniano”.  Bastaría  con remarcar que  la tarea del  filósofo del castigo  tiene aspectos descriptivos  y  normativos (como, por ejemplo, sostiene Duff)83 sin tener que recurrir a Dworkin. 

Creo  que  esta  objeción  tampoco  es  convincente  dado  que,  más  allá  de  las disimilitudes  identificadas  entre  el  proyecto  de  Dworkin  y  el  que  aquí  se  defiende,  la metodología que he propuesto para analizar el problema del castigo se nutre de conceptos que son lo suficientemente distintivos de la obra de Dworkin —como los de interpretación constructiva, ajuste y justificación, etc.— para justificar que se haga explícita la influencia de este autor. Así como podría calificarse como “rawlsiano” un abordaje que asigna un papel central a los conceptos de “equilibrio reflexivo” o “velo de ignorancia”, el enfoque defendido admite entonces ser definido como “dworkiniano”. Y si bien es cierto que se podría prescindir de la obra de este autor para elaborar los argumentos centrales que he presentado en este artículo, considero que aquellos se nutren de conceptos que han sido popularizados  y  desarrollados  con  mayor  fineza  en  dicha  obra. Esto  solo,  a  mi  juicio, provee una razón de peso para indagar en la obra del profesor estadounidense si lo que se busca es avanzar en la discusión teórica sobre la justificación del castigo. 


VII. Conclusión 

Comencé señalando que, sin perjuicio de los ríos de tinta que han corrido sobre el tema, no siempre resulta claro qué es lo que se está discutiendo cuando se examina el problema de la justificación del castigo. Esta imprecisión, sostuve, se debe en parte a que es  común  que  se  mezclen  preguntas  de  distinta  índole  (descriptivas,  normativas, conceptuales),  sin  que  los  propios  autores  que  las  formulan  lo  adviertan.  Luego  de distinguir  las distintas cuestiones que suelen abordarse bajo el rótulo de  “teorías de  la pena” y de señalar algunos de los problemas que trae aparejada su confusión, ofrecí un 82 Agradezco a Claudina Orunesu por plantearme esta objeción 83 Duff,  Punishment, Communication, and Community, p. xv. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 61

ARTÍCULO 

 ¿De qué hablamos cuando hablamos de justificación del castigo? 



ejemplo de esos problemas refiriéndome a la posición defendida por Zaffaroni, Alagia y Slokar en su Manual de Derecho Penal. 

En la segunda parte del artículo, presenté una alternativa metodológica para teorizar sobre  el  problema  que  plantea  la  justificación  del  castigo,  inspirada  en  la  teoría  de  la interpretación  desarrollada  por  Ronald  Dworkin.  Según  argumenté,  el  filósofo  penal debería aproximarse a su objeto de estudio —la práctica del castigo penal— del mismo modo  en  que  el  juez  dworkiniano  concibe  al  derecho.  Es  decir,  interpretando  dicha práctica  de  manera  tal  que  se  la  presente  como  la  mejor  exponente  del  género  al  que pertenece. Este ejercicio posee elementos tanto descriptivos como normativos y se evalúa en  función  de  los  parámetros  de  ajuste  y  justificación.  Tales  características,  sostuve, permiten resolver de modo armónico algunas de las tensiones comúnmente encontradas en la literatura, de cuya identificación me ocupé en la primera parte del trabajo. 

Por último, defendí mi propuesta frente a dos posibles objeciones, argumentando, por un lado, que la teoría de la interpretación de Dworkin resulta útil para abordar el problema de la justificación del castigo y, por otro, que el abordaje resultante merece ser calificado como “dworkiniano”. 

Me he limitado, entonces, a señalar las ventajas que conlleva, desde un punto de vista metodológico,  aproximarse  al  problema  del  castigo  con  algunas  de  las  herramientas teóricas elaboradas por Dworkin. Los aspectos sustantivos, o de contenido, de una teoría dworkiniana de la pena deberán quedar para otra ocasión. 


Bibliografía 

Alchourrón,  Carlos  E.;  Bulygin,  Eugenio.  Sistemas  normativos (2ª  ed.).  Buenos  Aires: Astrea, 2012.  

Bauer,  Anton.  La  teoría  de  la  advertencia.  Ciudad  Autónoma  de  Buenos  Aires:  Ediar, 2019. 

Berman, Mitchell. “Punishment and Justification”.  Ethics, 118, nro. 2 (enero 2008): pp. 

258-290. 

Berman, Mitchell. “Two Kinds of Retributivism”. En Duff, R. A.; Green, Stuart (eds.), Philosophical Foundations of Criminal Law. Oxford: Oxford University Press, 2011, pp. 433-461. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 62

ARTÍCULO 

 Tomás Fernández Fiks 



Berman,  Mitchell.  “The  Justification  of  Punishment”.  En  Marmor,  Andrei  (ed.),  The Routledge Companion to the Philosophy of Law. New York: Routledge, 2014, pp. 141-157. 

Binder,  Guyora.  “Punishment  Theory:  Political  or  Moral?”.  Buffalo  Criminal  Law Review, nro. 5 (2022). 

Boonin,  David.  The  Problem  of  Punishment.  Cambridge:  Cambridge  University  Press, 2008. 

Braithwaite, John, y Philip Pettit.  No sólo su merecido. Por una justicia penal que vaya más allá del castigo. Buenos Aires: Siglo Veintiuno Editores, 2015. 

Caruso, Gregg.  Rejecting Retributivism. Cambridge: Cambridge University Press, 2021. 

Chiesa, Luis E. “Taking Victims Seriously: A Dworkinian Theory of Punishment”.  Pace Law Faculty Publications, 561 (2007). 

Dolinko, David. “Some Thoughts About Retributivism”.  Ethics 101, nro 3 (abril 1991): pp. 537-559  

Duff,  R.A.  Punishment,  Communication  and  Community.  Oxford:  Oxford  University Press, 2001. 

Dworkin,  Ronald,  Taking  Rights  Seriously.  Cambridge  (Mass.):  Harvard  University Press, 1977. 

Dworkin,  Ronald.  Freedom’s  Law:  The  Moral  Reading  of  the  Constitution.  Oxford: Oxford University Press, 1996. 

Dworkin,  Ronald,  Justice  for  Hedgehogs.  Cambridge  (Mass.):  The  Belknap  Press  of Harvard University Press, 2011. 

Dworkin, Ronald.  El imperio del derecho. Traducido por Juan Iosa y Tomás Céspedes. 

Barcelona: Gedisa, 2022. 

Feinberg, Joel. “The Expressive Function of Punishment”.  The Monist 20, nro 43 (julio 1965): pp. 397-423.  

Ferrante, Marcelo. “¿Algo más sobre la justificación del castigo?”.  Lecciones y Ensayos Nro. 109, (2022): pp. 17-35. 

Ferrante, Marcelo. “Filosofía del Derecho penal”. En Fabra Zamora, Jorge Luis y Spector, Ezequiel  (eds.),  Enciclopedia  de  Filosofía  y  Teoría  del  Derecho,  México: Universidad Nacional Autónoma de México, 2015. pp. 2090–2091. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 63

ARTÍCULO 

 ¿De qué hablamos cuando hablamos de justificación del castigo? 



Fletcher, George.  Rethinking Criminal Law. Oxford: Oxford University Press, 2000. 

Fricker, Miranda. “What’s the Point of Blame?  A Paradigm Based Explanation”.  Nous 50, nro. 1 (marzo 2016): pp. 165-183. 

Hart, H.L.A.  Punishment  and Responsibility. Essays in  the Philosophy of Law (2ª ed.). 

Oxford: Oxford University Press, 2008. 

Morris, Herbert. “Persons and Punishment”.  The Monist 52,  nro 4 (octubre 1968):  pp. 

475-501. 

Otto, Harro.  Manual de Derecho Penal (7ª ed.). Barcelona: Atelier, 2017. 

Pawlik, Michael.  El injusto del ciudadano. Bogotá; Barcelona: Universidad Externado de Colombia; Atelier, 2023. 

Pereboom,  Derk.  “Free  Will  Skepticism  and  Criminal  Punishment”.  En   The  Future  of Punishment,  editado  por  Thomas  A.  Nadelhoffer,  Oxford:  Oxford  University Press, 2013, pp. 49-79. 

Pérez Barberá, Gabriel. “Problemas y perspectivas de las teorías expresivas de la pena: Una  justificación  deontológica  de  la  pena  como  institución”.  InDret  nro  4 

(octubre de 2014). 

Rabossi, Eduardo.  La justificación moral del castigo. Buenos Aires: Astrea, 1976. 

Rodríguez, Jorge L.  Teoría analítica del derecho. Madrid: Marcial Pons, 2021. 

Sancinetti,  Marcelo  A.  Hacia  un  derecho  penal  más  racional:  contribuciones  sobre castigo  estatal  e  imputación (1ª  ed.).  Ciudad  Autónoma  de  Buenos  Aires: Editores del Sur, 2022. 

Shapiro, Scott. “The ‘Hart-Dworkin Debate’: A Short Guide for the Perplexed”.  Public Law  and  Legal  Theory  Working  Paper  Series,  University  of  Michigan  Law School, Working Paper nro. 77 (marzo 2007) 

Shapiro, Fred R. “The Most Cited Legal Scholars Revisited”.  The University of Chicago Law Review 88, nro. 1 (2021):  

Tan,  Fangfang,  y  Erte  Xiao.  “Third-Party  Punishment:  Retribution  or  Deterrence?”. 

 Journal of Economic Psychology, nro. 67 (agosto 2018): Zaffaroni, Eugenio R., Alejandro Alagia, y Alejandro Slokar.  Manual de Derecho Penal: Parte General. Buenos Aires: Ediar, 2009. 

Zaibert, Leo.  Punishment and Retribution. New York: Ashgate, 2006. 

N° 20 | Revista Jurídica de la Universidad de San Andrés • 64





index-1_1.png
Revista Juridica de la Universidad de San Andres ﬁ\@jﬁ

Numero 20 ARTICULO agosto-diciembre 2025






